
 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 008 / JUIN 2025  

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali 

         



PRESENTATION DE LA COLLECTION  

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

Philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 

l’innovation thématique, et la culture de l’esprit critique.  

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 



EQUIPE EDITORIALE 

 

Directeur de Publication            Directeur Adjoint 

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)                                Pr Sékou YALCOUYE (Mali)                                                                                 

• Comité scientifique et de lecture 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph 

Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, 

France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni 

de Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara 

de Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC 

SONFONIA, Conakry, Guinée) 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 



Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem 

de Bamako, Mali) 

• Comité éditorial 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de 

Bamako, Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion 

de Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

• Rédacteur en chef 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

• Coordinatrice 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

• Coordinateur adjoint 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 

 



POLITIQUE EDITORIALE 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux 

(2) fois l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance 

dans tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI 

publie des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études 

critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il 

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une 

méthodologie, un développement cohérent, des références bibliographiques. » 

(Conseil Africain et Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais 

d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un 

manque de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des 

textes publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision 

finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des 

présomptions sur la qualité de l'article.  

 

 



SOMMAIRE 

Toussaint Kouame N’GUESSAN 

Panser la corruption en Afrique à l’aune du penser de Machiavel……………….1 

 

Salifou DJIGUEMDE 
Les défis d’une culture de la rationalité face aux systèmes de croyances en     

Afrique………………………………………………………………………….19  

 

DIOMAND Aikpa Benjamin  

Contribution critique et normative sur le terrorisme et la 

sécurité………………………………………………………………...………..32 
 

TAKPE Kouami Auguste  
Représentations sociales du culte des jumeaux chez les Fon d’Agbangnizoun   au 

Bénin...………………………………………………………………………....51 

 

 N’Goran Vincent Alla  

Georges Canguilhem et le statut scientifique de la santé : La santé, un concept 

vulgaire et normatif …………………………………………………………….67 

 

Oumar KONÉ 

La complexité de la révolution transhumaniste : Quelles perspectives pour 

l’Afrique ……………………………………………………………………….84 

 

Zibrila MAIGA  

Pratique de la reformulation en classe bilingue : défis et perspectives………...103 

 

Yacouba TRAORÉ 

De l’illusion au clivage politique droite/gauche : pour une radicalisation 

démocratique………………………………………………………………….118 
 

Thibaut Dubarry  

L’angoisse pentecôtiste au regard de la promesse d’autonomie. Illustration des 

contradictions de la sortie du religieux dans l’ère démocratique libérale à la 

lumière d’une Église d’un township sud-africain……………………………...134 

 

Ibrahima KINDA 

Le cri de l'école au sahel………………………….…………………………....153 

 

Yao Sabin KOUADIO 
Sur la dynamique politique en Afrique à partir des concepts de puissance et de 

force chez Spinoza et Tempels………………………………………………...174 



Pégala Soro Épouse Doua 
Les savoirs endogènes africaines à l’aune de la méthode scientifique 

poppérienne…………………………………………………………………...189 

 

Albert ILBOUDO 

La métaphysique, en dépit de l’actualité………………………………………207 

 

Julien YABRE 

Le sens schellingien de la fondation de la philosophie : à partir de Fichte et contre 

Fichte………………………………………………………………………….226 

 

Grahon Marie Thérèse Sidonie BEUGRE, N’dri Solange KOUAME 

Mobilité et dialectique platonicienne…………………………………………239 

Ange Allassane KONÉ 

Le monde intelligible platonicien : à l’image du monde spirituel biblique ou 

archétype de pensée ?........................................................................................252 

 

Mahmoud ABDOU, Sigame Boubacar MAIGA 

La démocratie et les réalités sociales : les défis de toute bonne gouvernance 

politique…………………………………………………………………….....268 

 

 

 

 

 

 

  

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 174 

SUR LA DYNAMIQUE POLITIQUE EN AFRIQUE À PARTIR DES CONCEPTS DE 

PUISSANCE ET DE FORCE CHEZ SPINOZA ET TEMPELS 

 

Dr Yao Sabin KOUADIO 

Université Péleforo Gon Coulibaly de Korhogo, Côte d’Ivoire. 

UFR Sciences Sociales, Département de philosophie 

E-mail : dowhookouadio@gmail.com 
 

Résumé  

   En vérité, quel pouvoir a un prince s’il n’a pas de bons rapports avec ses sujets ? Quels genres 

de rapports aura-t-il avec eux, quel appui obtiendra-t-il d’eux s’il se laisse persuader de s’opposer 

aux États qui représentent la communauté, ou à proprement parler, à son propre peuple ? Et aussi, 

comment survivrait le pays si la communauté était persuadée de s’opposer aux États, c’est-à-dire 

aux nobles, aux magistrats et aux conseillers municipaux, qui sont ses protecteurs et dirigeants 

légaux ?   

    Cette suite de questions dont fait écho Marilena Chaui (1997, p. 99) remet à jour les 

nécessaires interactions entre les différents acteurs politiques dans un État donné. Elle montre 

plus que suffisamment la place centrale de la dynamique politique dans les systèmes politiques 

en général et précisément dans une démocratie. La réflexion révèle que le tout n’est pas 

d’instaurer une autorité politique pour se satisfaire ensuite de ce que la société est gouvernée. 

C’est à se contenter de ce peu que très vite beaucoup de démocraties, notamment en Afrique, 

sombrent dans les pires formes de violence. Or la démocratie, le gouvernement de la liberté, est 

censée surmonter les problèmes d’inégalités, d’injustices sans recourir à la force. Si elle n’y 

parvient pas alors que tous en vantent les avantages, c’est qu’il faut interroger l’écosystème 

politique africain afin de déceler les éléments manquants, cause de son insignifiance et de sa 

fragilité.  

    Dès lors, que faut-il pour que les initiatives politiques parviennent à mobiliser la conscience 

africaine en vue d’une consolidation sociale pouvant mener à la souveraineté ? En instaurant la 

dynamique politique comme principe de gestion des États, l’Afrique ne parviendrait-elle pas à 

dépasser les contradictions qui dégénèrent en conflits armés ? Notre objectif ici est 

l’identification de rudiments de mise en œuvre de la dynamique politique nécessaire à une 

stabilité politique durable. En nous servant de la méthode analytique, nous établirons l’idée 

selon laquelle la dynamique politique en Afrique fondée sur les principes de force et de 

puissance tels que développés par les philosophies de B. de Spinoza et de P. Tempels, est 

capable de consolider les sociétés africaines en vue de leur développement.  

Mots clés : Développement, démocratie, puissance, nature, souveraineté. 

mailto:dowhookouadio@gmail.com


 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 175 

Abstract 

   Truly, what power has a prince if he does not have good relations with his subjects? What kind 

of relationship will he have with them, what support will he get from them if he is persuaded to 

oppose the states that represent the community or, strictly speaking, his own people? And also, 

how would the country survive if the community were persuaded to oppose the states, that is to 

say the nobles, the magistrates and the city councillors, who are its legal protectors and leaders?   

This set of questions posed by Marilena Chaui (1997, p. 99) updates the interactions between 

different political actors in each state. It shows more than enough the central place of political 

dynamics in political systems in general and precisely in a democracy. Reflection reveals that 

the whole thing is not to establish a political authority and then be satisfied with what society 

is governed. It is to be content with this little that very quickly, many democracies, especially 

in Africa, sink into the worst forms of violence. But democracy, the government of freedom, is 

supposed to overcome questions of inequality and injustice without resorting to force. If it fails 

in doing so, while everyone praises its benefits, it is because the African political ecosystem 

must be questioned in order to detect the missing elements, which are the cause of its 

insignificance and fragility.  

So, what is it taking for political initiatives to succeed in mobilizing the African conscience 

towards a social consolidation that can lead to sovereignty? By establishing political dynamics 

as a principle of state management, would Africa not succeed in overcoming the contradictions 

that degenerate into armed conflicts? Our objective here is to identify rudiments of the 

implementation of political dynamics from the philosophies of B. de Spinoza and P. Tempels. 

Using the analytical method, we will establish the idea that political dynamics in Africa based 

on the principles of strength and power can consolidate African societies for their development.  

   Keywords: Development, democracy, power, nature, sovereignty. 

 

 

 

 

 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 176 

Introduction 

        La quête de solutions aux crises sociales et la construction politique de l’Afrique 

nécessitent un véritable réveil capable de prendre en compte des principes culturels. Cette prise 

en compte de principes culturels consiste en une reconnexion avec l'identité et les valeurs 

africaines fondamentales. En satisfaisant à cette exigence, les États africains pourraient sortir 

des crises socio-politiques et s’inscrire résolument dans une logique politique qui favorise la 

cohésion. Pour cela, un réinvestissement des concepts de puissance et de force, qui traduisent 

un ancrage ontologique africain du projet démocratique des États, pourrait aider dans 

l’interaction entre les différents acteurs politiques à l’effet de rendre effective leur émancipation 

et impulser le développement. En convoquant et en rapprochant B. de Spinoza et P. Tempels, 

deux auteurs issus de traditions philosophiques différentes, il s’agit pour nous de mettre en 

perspective, d’une part l’être africain caractérisé par une conception de la force à la fois 

individuelle et collective qui se manifeste dans les pratiques socio-culturelles et religieuses 

avec, d’autre part, des principes démocratiques occidentaux fondés sur la puissance du nombre 

ou de la multitude qui décide.   

     Il semble pourtant que les valeurs démocratiques contemporaines imbues de leur universalité 

ne sont guère négociables. Elles doivent s’appliquer à partir des principes rationnels reconnus 

au genre humain. En cela, on ne peut édulcorer la démocratie en cherchant à y impliquer des 

éléments métaphysiques non quantifiables. Une telle contradiction nous interpelle et invite à 

interroger l’écosystème politique africain afin de déceler les éléments manquants, cause de son 

insignifiance, de sa fragilité et de son inefficacité en termes d’impacts sur la productivité 

intellectuelle, économique, culturelle des sociétés africaines.   

     Dès lors, que faut-il pour que les initiatives politiques parviennent à booster, à mobiliser la 

conscience africaine en vue d’une consolidation politique de la société pouvant mener à la 

souveraineté ? En instaurant la dynamique politique, comme principe de gestion des États, 

l’Afrique ne parviendrait-elle pas à dépasser les contradictions qui dégénèrent en conflits 

armés ?  Comment sortir de la dépendance et du mimétisme politiques qui font stagner 

l’Afrique ? L’objectif de cet article est l’identification de rudiments de mise en œuvre de la 

dynamique politique nécessaire à une stabilité politique durable. En nous servant de la méthode 

analytique, nous établirons l’idée, selon laquelle, la dynamique politique en Afrique peut 

instaurer une stabilité politique à partir des concepts de puissance et de force développés par 

les philosophies de B. de Spinoza et de P. Tempels.  Cette réflexion s’organise autour de deux 

axes essentiels ; nous analyserons, pour commencer, la notion de la dynamique politique que 

nous considérerons comme élément clé des préoccupations de développement et de 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 177 

l’innovation. Pour finir, nous verrons que la mise en œuvre d’une dynamique politique efficace 

en Afrique doit prendre en considération ce que l’Afrique a en propre comme principes 

individuels, sociétaux et culturels en l’occurrence les idées de force et de puissance.     

1. La nécessité de la dynamique politique dans la recherche du 

développement 

   Avec le concept de la dynamique politique, nous faisons un pas dans le domaine de la science 

politique. La science politique elle-même remonte à la Grèce antique avec les penseurs comme 

Platon et Aristote qui sont les premiers à étudier les phénomènes politiques. Ce qui intéresse 

Platon dans La République, c’est la description de la Cité idéale tant dans sa constitution que 

par ses effets positifs sur les citoyens ou encore, la justice dans la cité qui implique l’harmonie 

et la justice dans l’âme. Quant à Aristote dans Politique, il analyse les différentes formes de 

gouvernement, ce qu’on appellerait les typologies du pouvoir puisque le souverain Bien relève 

de la science de la cité et de la société. Lorsque N. Machiavel prend le relais à la Renaissance, 

dans le débat médiéval fortement animé sur l’origine du pouvoir, il fait de la science politique 

l’art de la conquête du pouvoir et l’art de s’y maintenir par l’exploitation des évènements et des 

faits. C’est avec lui que naît la théorie du pouvoir politique détachée des préoccupations 

morales, un pouvoir sécularisé dont on peut connaître les mécanismes de pérennisation c’est-à-

dire la durée des régimes politiques. Entre les systèmes politiques (la monarchie, 

l’aristocratie…), le choix de la démocratie, depuis la Révolution française, tient à sa durabilité 

ainsi qu’à sa rationalité qui se fondent sur le peuple en tant que la source naturelle du pouvoir 

politique. C’est justement, par la prise en compte de l’histoire des mutations socio-politiques, 

que la dynamique politique devient une exigence de puissance, de vigilance et de durabilité. 

Mais, qu’appelle-t-on dynamique politique ?   

1.1. Définition du concept de dynamique politique.  

     Du grec dunamikos qui signifie puissance et force, le terme dynamique se dit d’un corps qui 

intègre une force avec une capacité de mouvement. À dynamique, on associe par conséquent, 

ce qui engendre la force, le mouvement tant dans le sens de la physique mécanique que dans un 

contexte de biologisme. Dynamique rappelle, en plus, l’idée de progrès (au sens sociologique, 

la dynamique sociale traite du progrès de la société). En sciences politique, on appelle 

dynamique politique l’analyse des interactions entre les différents acteurs politiques comme les 

partis politiques, les gouvernements, les citoyens. À ces acteurs classiques, s’ajoutent les 

sphères du religieux, du militaire, de l’économie etc. que le politique organise.  



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 178 

     La dynamique politique étudie alors les influences de ces interactions sur les décisions 

politiques, le pouvoir et les changements sociaux dans un contexte donné. Le concept de la 

dynamique politique peut aussi renvoyer, dans les faits, aux interactions elles-mêmes, leur 

diversité et leur impact dans le processus d’alternance politique et la qualité de celui-ci. Dans 

le cadre de cette étude, nous embrassons les deux significations : théoriquement, ce que cette 

analyse peut apporter comme contribution au débat sur la consolidation des institutions 

politiques en vue de la souveraineté. Pratiquement, comment dans cette interaction, les 

institutions socio-politiques fonctionnent à leur niveau optimal pour le bien-être des 

populations. La prise en compte de cette double dimension et la compréhension de la 

dynamique politique permettent de mieux cerner les transformations et les mutations au sein 

des systèmes politiques ainsi que leurs impacts sur l’ensemble de la société. C’est ce qui fait 

que la dynamique politique a un lien étroit avec les systèmes politiques ou typologie des 

pouvoirs qui désignent les structures et les processus par lesquels une société organise le 

pouvoir et la gouvernance. Ces systèmes politiques peuvent varier, de la démocratie où les 

citoyens participent à la prise de décision, aux régimes autocratiques, où le pouvoir est 

centralisé. La compréhension de ces systèmes, leurs mécanismes internes de fonctionnement 

est essentiel pour analyser les dynamiques politiques et sociales. 

   La nécessité de la dynamique politique vient de ce que les mécanismes classiques de la 

démocratie (comme la séparation des pouvoirs théorisée par Montesquieu, le principe de la 

laïcité promu par les encyclopédistes comme D. Diderot et d’Alembert au 19 ème siècle …) ont 

tendance à s’essouffler et à montrer leurs limites. C’est cette analyse que fait L. Canfora (1989, 

p. 117) : « l’hypothèse que la liberté politique et la démocratie de masse fussent conjugables a 

tenté de prendre corps et a échoué à chaque fois. L’expérience de ce siècle a été la plus 

désenchantante […] où toute dialectique politique ouverte a été éteinte ». Face à ce qu’on pourrait 

appeler l’expropriation des masses de la politique, la dynamique politique devient une exigence 

dans les mécanismes sociaux ainsi que dans le processus de développement.  

1.2. La dynamique politique dans le développement comme condition d’auto- 

déploiement de la société 
 

   Le phénomène du développement en Afrique est bien souvent pensé comme un processus 

mécanique, réalisable à partir d’apport d’éléments exogènes dans un environnement admis 

comme vierge. Il y a, au nombre de ceux-ci, le fameux transfert de technologie, la coopération 

économique, militaire etc. dont la finalité est d’asseoir les fondamentaux permettant d’y 

parvenir. Ce qu’on oublie souvent, c’est le manque de neutralité d’un tel projet idéologiquement 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 179 

déterminé ; s’en étant rendu compte, T. Mende (1975, p. 208) a pu faire ce constat sur lequel il 

enchaîne des questions pertinentes :  

   C’est seulement grâce à une évaluation rigoureusement désintéressée, libre de comparaisons 

déformantes, que l’on peut définir les buts du développement d’une société. Inévitablement, ils 

incluront le progrès matériel, mais seulement à la lumière des héritages culturels et structurels de 

chacune des sociétés en question. Et il se trouve ainsi que les deux diffèrent partout où des 

civilisations encore vivantes existaient au moment de l’intrusion conquérante de l’Occident. Mais 

si les méthodes ont été établies sur de fausses prémisses, quelle sera la nouvelle définition 

convenable du développement ? […] Mais comment entamer le processus ?   

   Tibor Mende, en réponse à ses propres questions, présente les aspects techniques et matériels 

du développement. Mais, il ne privilégie pas les aspects humains, au sens du fait de se retrouver 

soi-même comme construction d’un univers propre avec, à son service, les instruments et les 

biens matériels cumulables. Or, il s’agit, en la matière d’éviter les archétypes hors sol qui 

tombent en ruine dès que les promoteurs extérieurs s’en éloignent. C’est en cela que la 

dynamique politique s’invite dans le débat sur le développement comme condition de 

déploiement de soi de la société. Ici, il s’agit d’impliquer l’humain en admettant, à en croire P. 

Tempels (1975, p.112) que le développement « est une valeur qui tient dans l’homme, et non 

pas en tout ce qui se trouve autour et hors de lui ». En faisant de l’homme, le point de repère de 

la démarche d’un développement inclusif, la forme politique la mieux adaptée est la démocratie. 

   De tous les systèmes politiques, seule la démocratie se prête véritablement à la dynamique 

politique. On peut mieux comprendre l’idée à partir de la description qu’en fait B. de Spinoza 

(1957, p. 1041) :    

  Le régime, caractérisée par son absolutisme rigoureux, et que l’on appelle démocratique : […] 

Dans une démocratie, tous les habitants qui sont fils de citoyens, tous ceux qui sont nés sur le sol 

national, ont rendu service à l’État, ou doivent, pour toute autre raison, bénéficier du droit de 

citoyenneté, tous, je le répète, peuvent se fonder sur la loi pour réclamer le droit de vote à 

l’assemblé suprême et pour poser leur candidature aux différentes charges.  

    En effet, sous un régime autocratique ou totalitaire, la verticalité du pouvoir donne très peu 

ou pas du tout, la possibilité d’une telle interaction entre les composantes sociales et politiques. 

Cela est dû au fait qu’un pouvoir totalitaire réclame, pour se développer, pour se conserver et 

même pour se stabiliser, un rapport de sujétion. Il est évident qu’un pouvoir totalitaire, 

repoussant toute idée de dynamique politique, ne peut favoriser le déploiement social en tant 

que fécondité, productivité et développement. La dynamique politique est donc le champ de la 

démocratie. Bien sûr, en parlant de démocratie, nous parlons de la forme de gouvernement dans 

laquelle la souveraineté appartient au peuple. Par ce fait, le point focal de la démocratie 

spinozienne, c’est la liberté d’opinion et d’expression qu’elle permet, qu’elle protège contre 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 180 

toutes les autres instances de pouvoir. Seule, une telle atmosphère politique, peut correspondre 

aux exigences de construction commune, de productivité de la dynamique politique. C’est ce 

qu’explique A. Negri (2007, p.341) : 

   La politique spinoziste est donc la théorie de la continuité subjective de l’être. Le sujet collectif 

ne peut être appréhendé que par une physique des comportements collectifs. Subjectivité veut dire 

composition, d’abord physique, ensuite historique. La théorie du sujet est une théorie de la 

composition. Cherchons donc à la retracer, cette théorie politique, dans toute sa formidable 

productivité ! Production et constitution se présentent ici à un niveau d’élaboration qui a déjà 

produit des résultats : la production est d’autant plus efficace que la constitution est plus 

complexe. Le sujet collectif cherche dans la politique la raison de son dynamisme. Qui est un 

dynamisme à la fois productif et constitutif. 

   La société, telle que présentée, est un ensemble de rapports de productivité humaine 

intersubjective. Une société politique bien constituée contient, dans son essence même, une 

nécessaire interactivité qui se traduit dans son conatus particulier et assure sa durabilité. Ceci 

dit, la société la plus puissante, la plus libre est celle-là même dont l’interactivité, 

l’interconnexion comme les neurones du cerveau, garantissent, fondent et accroissent 

l’efficacité. Le corps social ainsi constitué n’a pas besoin de multiplier les lois dans une 

législation contraignante puisque le tout tient à la cohérence des rapports que dicte l’essence 

même de l’homme. Voici tout le sens de l’idée d’A. Negri (2007, p.330), idée selon laquelle 

« la vraie politique de Spinoza, c’est sa métaphysique ». Sur la base de ces prémisses, Spinoza 

ne peut qu’opter pour la démocratie, la forme la plus naturelle de pouvoir politique. 

C’est parce que la démocratie convient le mieux à la nature humaine que, lorsque N. Israël 

(2001, p. 303) parle de la durée des régimes politiques, il lui fait cet éloge : « Une authentique 

démocratie est un régime au sein duquel les conditions sont réunies pour que la multitude puisse 

saisir l’occasion souveraine. La durée démocratique n’est rien d’autre que la continuation 

indéfinie du transfert de puissance effectué, à chaque instant, par la multitude ». Il nous apparaît 

alors que la démocratie va de pair avec des concepts de puissance et de force, concepts qui font 

corps avec la substance même de la démocratie, le peuple ou la multitude.  

2. L’appropriation du propre africain dans la dynamique politique à partir 

des concepts de puissance et de force 
 

    E. N’joh Mouelle (1975, p. 23), parlant de l’Afrique, se posait une question de fond : « Où 

réside notre créativité aujourd’hui ? » Répondant à sa propre préoccupation, l’auteur fait le 

constat suivant lequel l’Afrique demeure et évolue, si évolution il y a, dans un mimétisme qui 

a tendance à répéter contre toute logique ce qui se fait en Occident. La conséquence est qu’au 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 181 

milieu de toute cette importation structurelle, idéologique et autres, l’Africain est dépaysé, 

débordé de tous les côtés. Certes, cette reproduction à l’identique est servile ; toutefois, l’idée 

de la construction politique de l’Afrique ne consiste pas à rejeter ce que l’Occident a apporté à 

l’ensemble de l’humanité ni dans l’exhumation des rites initiatiques ancestraux. Aujourd’hui, 

« notre africanité ne saurait être présentée comme un bien en notre possession depuis toujours 

mais plutôt comme la marque identifiable a posteriori, d’une créativité humaine particulière » 

(E. N’joh Mouelle, 1975, p. 24). Cette particularité peut consister par exemple à intégrer dans 

la dynamique politique, les concepts de puissance et de force qui cadrent avec les spécificités 

culturelles et sociales de l'Afrique car, à en croire Deleuze (1981, p. 69), « notre puissance 

d’agir a beau être accrue matériellement, nous n’en restons pas moins passifs, séparés de cette 

puissance, tant que nous n’en sommes pas formellement maîtres ». 

2.1.   Le concept spinozien de Puissance individuelle et sociale 

     Dans le vocabulaire d’Aristote, on oppose traditionnellement ce qui est en puissance à ce 

qui est en acte, c’est-à-dire ce qui est réel ou réalisé. Est en puissance, ce qui est virtuel, qui 

n’est pas encore accompli, voire ce qui est potentiel. La notion de puissance induit alors chez 

Aristote une certaine négativité puisqu’elle rappelle ce qui cherche aléatoirement à être.  

    En revanche, la puissance chez B. de Spinoza ou potentia enveloppe la positivité ou 

l’affirmation, d’où toute son importance et sa place centrale aussi bien éthique que politique. 

C’est ce que confirme ce commentaire de F. Mignini (1999, p. 39) : 

    Le thème de la puissance est, dans l’absolu, central dans la réflexion spinoziste, et certainement 

tout à fait central dans la doctrine ontologique, gnoséologique, éthique et politique. Par rapport à 

l’éthique, en particulier, le bien des individus et des sociétés se trouve identifié avec la puissance 

et l’action, le mal avec l’impuissance et la passivité. Cette identification se transfère 

immédiatement du domaine des fins à celui des moyens, c’est-à-dire à la connaissance humaine, 

dans la qualité et la puissance de laquelle on fait résider le bien et la laetitia compatible avec la 

condition humaine.  

Ainsi, puissance et essence sont dans un rapport d’identification. Ce rapprochement est 

clairement établi ici : « La puissance de Dieu est son essence même » (B. de Spinoza, 1954, p. 

345), ou encore, « la puissance de Dieu n’est rien d’autre que l’essence agissante de Dieu » (B. 

de Spinoza, 1954, pp. 357-358). Cette identification de l’essence et de la puissance est 

universellement valable : elle est valable pour Dieu, la Nature ou la Nature naturante, elle est 

valable pour la Nature naturée, cet ensemble des modes ou expression de Dieu. Cette puissance, 

lorsqu’elle se rapporte à la capacité d'agir d’un individu ou d'une collectivité, c'est-à-dire la 

capacité de se réaliser, de se gouverner et de se maintenir en vie selon sa propre nature, s’appelle 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 182 

conatus, en tant qu’effort de persévérer dans son être qui est en même temps un droit. Comme 

l’explique F. Mignini (1999, p. 44), 

     La définition de la puissance humaine peut être déduite de la définition générale de la 

puissance […] Cette définition nous offre les indications suivantes : 1/ dans un être fini, la 

potentia s’identifie avec le conatus (potentia sive conatus) ; 2/ la puissance s’exprime dans une 

action, accomplie par un sujet qui agit ou seul ou avec d’autres sujets ; 3/ l’action fondamentale 

de la puissance-conatus est celle de persévérer dans l’être ; 4/ la puissance-conatus d’un être 

coïncide avec l’essence actuelle de cet être ; 5/ si cet être est l’homme, la puissance humaine 

coïncide avec ce qui définit son essence actuel.  

   Ainsi, un mode donné (un objet, un individu, une communauté…) a autant de droit qu’il a de 

puissance. Il faut comprendre ici que B. de Spinoza analyse la puissance de la nature, celle qui 

est innée chez l’être humain c’est-à-dire sa capacité à agir et à être en harmonie avec son 

environnement, en la mettant en rapport avec le mécanisme social ou politique, lié à la manière 

dont les individus ou groupes interagissent avec les structures de pouvoir. L’organisation de 

pouvoir d’une société doit être un plan d’auto-construction et de développement. B. de Spinoza 

(1954, p. 494), écrit :   

  La puissance qui permet aux choses singulières, et par conséquent à l’homme, de conserver leur 

être, est la puissance même de Dieu, c’est-à-dire de la Nature, non en tant qu’elle est infinie, mais 

en tant qu’elle peut être expliquée par l’essence humaine actuelle. C’est pourquoi la puissance de 

l’homme, en tant qu’elle s’explique par son essence actuelle, est une partie de la puissance infinie 

de Dieu ou de la Nature, c’est-à-dire de son essence. 

     Dans ces rapports de puissance, la société est un état civil dans lequel un ensemble 

d’hommes composent leur puissance respective de manière à former un tout de puissance 

supérieure. La société a pour fonction de mettre un terme à la faiblesse ou à l’impuissance de 

l’état de nature. La dynamique politique africaine, en faisant sienne le concept de puissance, 

doit développer la capacité d'une société à se redéfinir et à se libérer des structures coloniales 

empruntes de passions, d’affects tristes qui l’affaiblissent, tout en préservant son identité 

culturelle et historique. Ici, la dynamique politique doit se déployer en puissance d’affirmation, 

d’action qui s’oppose à des formes d'oppression visant à limiter la liberté et l’autonomie des 

peuples. C’est en cela que Spinoza voit dans la liberté la base de toute action politique. Cette 

liberté est l’essence même de la démocratie et surtout sa puissance qui se renforce à partir des 

droits des citoyens.  C’est ce qu’on peut comprendre dans ces propos de B. de Spinoza (1954, 

p. 907) :  

  Il est impossible de priver les individus de la liberté d’exprimer ce qu’ils pensent. La 

reconnaissance de la liberté individuelle de juger ne menace ni le droit, ni le prestige d’arbitre, 

incarnés par la souveraine puissance. Avec la réserve, toutefois, que nul n’abusera de cette liberté 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 183 

pour introduire dans la communauté une espèce quelconque de législation nouvelle, ou pour se 

livrer à quelque activité que ce soit, contraire aux lois traditionnelles. 

 L’idée à soutenir est que la dynamique politique africaine se concrétise dans la mobilisation 

des pouvoirs politiques en cohérence avec les peuples pour revendiquer une plus grande 

autonomie. Les résultats pratiques en sont la création, à partir d’une intégration effective et 

affective, pouvoirs politiques-peuples, de structures politiques qui favorisent la liberté 

individuelle et collective. En réalité, comme le souligne F. Mignini (1999, p. 60), « à mesure 

que le système de la société civile et scientifique devient plus puissant et s’étend, le visage 

propice de la fortune tend à devenir plus stable ». C’est quasiment cette idée qui se fait visible 

dans les écrits de Tempels lorsqu’il rapporte la manière de percevoir la vie des Bantous. 

2.2.   La force tempelsienne, principe culturel et politique d’unité 

    La notion de la force est au cœur de la conception africaine de la vie, tant individuelle que 

collective ou sociétale. Telle une espèce d’énergie qui meut l’individu, qui interconnecte les 

membres de la société ou l’individu à la société dans son ensemble sans oublier 

l’environnement, la force vitale peut être diminuée ou renforcée. Cette variation d’intensité de 

la force vitale, en tant que principe d’unité, a une influence sur le quotidien. Ayant conscience 

de ce phénomène, les Bantous suivant l’analyse qu’en fait P. Tempels, ont une culture qui 

consiste en la pratique de l’idée selon laquelle le bonheur n’est rien d’autre que la possession 

de « la plus grande force vitale » dans l’harmonie en société et dans l’ensemble de la nature. P. 

Tempels (1979, p. 30) écrit : 

   La conception de la vie chez les Bantou. Elle est centrée sur une seule valeur : la force vitale. 

[…] Cette valeur suprême est la vie, la force, vivre fort ou force vitale. […]. Les Bantous diront 

qu’ils servent à acquérir la vigueur ou la force vitale, pour être fortement, pour renforcer la vie, 

ou pour assurer sa pérennité dans la descendance. […]  C’est la même idée qui s’exprime lorsque 

les Bantous disent : nous agissons de telle façon pour être préservés du malheur, ou d’une 

diminution de la vie ou de l’être ou encore pour nous protéger des influences qui nous annihilent 

ou qui nous diminuent.  

   Au niveau individuel, la possession de la force est constamment une préoccupation puisqu’au 

réveil, les Bantous, « en invoquant Dieu, les esprits ou les mânes […] demanderont par-dessus 

tout : Faites que j’aille en force » (P. Tempels, 1979, p. 31). Cette conception a une portée 

socio-politique indéniable : la société politique est vie et force. Elle est force et pérennisation 

au sens de persévérer dans la vie à partir de la prise en compte inclusive de tous les acteurs, de 

toutes les composantes : les ancêtres ou mânes, symbole de l’indépassable histoire des peuples, 

les peuples eux-mêmes avec des besoins dans le présent, l’environnement ou la nature qui 

pourvoit à ces besoins, les plus âgés ou la morale vivante, la loi et les règles de la société.  Cette 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 184 

façon de concevoir la vie comme ensemble, totalité et non individuellement, séparément influe 

sur la durabilité dans l’existence.  

    En se fondant sur cette façon de vivre, en s’inspirant de l’interactivité comme source de 

protection de soi et de la durabilité de l’ensemble, on peut initier un modèle authentique de la 

dynamique politique en Afrique qui serait conforme à la culture ainsi qu’à la spécificité 

historique de l’être africain. Ce qu’il faut admettre ici, c’est que le concept même de force chez 

Tempels, encore appelé la force vitale est présent dans toutes les formes de vie et de lien dans 

la nature et constitue le principe fondamental de l’existence. Appliquée à la société, aux 

relations intersubjectives et politiques, cette culture africaine dégage une forme spécifique de 

rationalité et de puissance à la fois individuelle et communautaire. La force vitale donne une 

âme à la communauté qui préfigure ce que la philosophie politique appelle la Nation. Pour 

l’auteur de La Philosophie Bantoue, une conception de la force qui n’est pas isolée mais 

collective et ancrée dans la communauté se retrouve dans toutes les activités sociales, culturelles 

et religieuses. 

    Dans cette logique, on peut considérer la force vitale comme un atout conceptuel 

fondamental pour endiguer les politiques locales de domination et les pouvoirs impérialistes 

coloniaux. Ainsi, la structuration politique de l’Afrique doit prendre en compte la réactivation 

des relations fondées sur cette force vitale. C’est là aussi l’originalité que réclame E. Njoh-

Mouelle : la conception des politiques qui mettent l’identité culturelle et l'intégrité sociale au 

cœur du projet socio-politique. On peut ici intégrer tout le sens de ce que Cheikh Anta Diop 

(1979, p. 212) appelle « un contact dynamique, moderne » avec le passé. L’erreur consiste à 

penser qu’il n’existe aucun principe social africain et comme tel, la politique viable reviendrait 

à transposer le modèle occidental qui, se targuant de son universalité nie ou piétine les 

spécificités africaines. On peut y voir l’une des causes de dysfonctionnement de nombre de 

politiques locales qui finissent par décevoir les initiateurs.  

2.3.    Pour un modèle synthétique de développement autonome de l’Afrique 

     Le développement dont on parle ici doit être pris dans un sens biologique du terme puisqu’il 

s’agit d’une transformation de la société, d’un déploiement de ses possibilités grâce à 

l’implication conjointe de toutes ses forces vives. La prise en compte de la perspective 

spinozienne et tempelsienne de la puissance et de la force dans la dynamique politique en vue 

de la construction politique de l’Afrique peut être analysée dans un processus de réaffirmation 

de faits culturels et politiques authentiquement africains. Cette synthèse pourrait avoir une 

incidence effective sur la capacité de l’Afrique à s’auto déterminer, tant au niveau politique 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 185 

qu’économique. À cela, on peut ajouter la réalisation de l’unité sociale et culturelle qui, à terme, 

favoriserait une ouverture sur le monde sans sacrifier ses spécificités culturelles et ses intérêts 

souverains.  

   Ces perspectives, loin d’être illusoires, constituent une invitation pour l’Afrique, à prêter 

attention à ce qu’elle a de fondamentalement disponible. Pour R. Dibi (1994, p. 63), « parler ici 

d’attention, c’est inviter l’Afrique à ne plus s’éparpiller et à se soucier de ce qui importe : le 

libre devenir d’elle-même. Faire attention, cela veut dire se rendre disponible, se donner un 

espace, intérieur qui ne soit encombré de rien. Grâce à un tel espace, l’esprit s’ouvre à l’intimité 

des choses et du temps. Qui fait attention va plus loin ». Ces mots du penseur ivoirien ont ici 

une résonnance particulière car l’Afrique, conditionnée dans des politiques coloniales, n’a 

d’égard que pour ce qui vient du lointain, de la métropole. Elle ne fait guère attention aux 

catalyseurs locaux qui, non seulement, sont disponibles mais surtout opérationnels.   

    C’est en cela que les concepts de puissance et de force dans la politique africaine peuvent 

favoriser   l'autodétermination politique et économique. En effet, des institutions politiques qui 

interagissent avec les acteurs de la société entrainent l’émancipation collective et la 

souveraineté. Cette homogénéité est un ferment de la puissance d'un peuple, facteur essentiel, 

pour résister et se libérer de la dépendance coloniale et néocoloniale. Confirmons cette idée par 

cette lecture spinozienne d’A. Negri (2007, p. 341) « La constitution politique est toujours mue 

par la résistance au pouvoir, c’est une physique de la résistance. […] La constitution politique est 

une machine à produire la seconde nature, une machine d’appropriation-transformation de la 

nature ». On peut alors dire qu’un État doit être ontologiquement fondé et que sa stabilité 

requiert une norme de construction qui implique des concepts comme la puissance de la 

multitude, une multitude prise comme essence productive, puisque la puissance de penser se 

confond avec la puissance d’agir. Consolidons l’idée avec B. de Spinoza (1954, p. 505) : 

  Si, par exemple, deux individus tout à fait de même nature sont unis l’un à l’autre, ils composent 

un individu deux fois plus puissant que chacun d’eux en particulier. À l’homme, rien de plus utile 

que l’homme ; les hommes, dis-je, ne peuvent rien souhaiter de supérieur pour conserver leur être 

que d’être tous d’accord en toute chose, de façon que les esprits et les corps de tous composent 

pour ainsi dire un seul esprit et un seul corps, et qu’ils s’efforcent tous en même temps, autant 

qu’ils peuvent, de conserver leur être, et qu’ils cherchent tous en même temps ce qui est utile à 

tous.  

     Cette façon spinozienne de voir se prolonge dans celle de P. Tempels. En effet, suivant la 

vision de ces deux auteurs, la force de la communauté est primordiale. Ceci étant, avec les 

relations interétatiques mondialisées, l’originalité de l'Afrique pourrait consister dans sa 

capacité à se reconstruire autour de ses valeurs profondes, en établissant des systèmes politiques 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 186 

qui intègrent les besoins spirituels, les spécificités culturelles et communautaires de ses citoyens 

tout en assurant leur développement économique, tout en faisant prévaloir dans la conception 

africaine de l’existence ce qu’il y a de sain et de solide : « le principe central de la philosophie 

bantoue est celui de la force vitale. Le ressort et la fin de tout effort bantou ne peuvent être que 

l’intensification de la force vitale. Sauvegarder ou augmenter la force vitale, voilà la clé et le 

sens profond de tous leurs usages » (P. Tempels, 1975, p. 114).   

   Certes, Tempe P. Tempels lui-même ainsi que certaines analyses ne voient dans cette force 

vitale qu’une intuition participative, une symbiose émotive d’un lien fortement affectif dont le 

Noir ne peut se séparer. Bien sûr que P. Tempels manque de faire coïncider cette force vitale 

dont il parle avec la raison analytico-critique dont disposent les Occidentaux. Mais, ce serait 

une erreur, voire une ignorance de penser que le concept de la force vitale manque de logique, 

d’utilité ou de rationalité. En effet, le principe de la force qui s’accroit à mesure qu’elle entre 

en contact avec d’autres forces montre toute son utilité socio-politique. N’est-il pas vrai qu’avec 

Spinoza, la recherche de l’utile propre c’est-à-dire ce qui suit d’une essence donnée est l’attitude 

la plus raisonnable ? Cette manière de voir est bien présente dans l’idée africaine de l’Ubuntu, 

concept de la fraternité, d’humanité qui insiste sur l’importance de la communauté dans la vie 

des individus.  

    Dans la logique de la force vitale, il apparait nécessaire de prendre en compte les besoins des 

autres dans nos propres décisions ou actions. En admettant que je suis ce que je suis grâce à ce 

que nous sommes tous, le concept de l’Ubuntu garde la force vitale comme un élément central 

s’accommodant aisément avec l’idée de la dynamique politique démocratique. Les propos de 

Hampâté Bâ (2017, p. 16) peuvent finir de nous convaincre : « Au premier chef, la personne 

est reliée à ses semblables. On ne saurait la concevoir isolée ou indépendante. De même que la 

vie est unité, la communauté humaine est une, et interdépendante. En raison de ce sentiment 

profond de l’unité de la vie, la personne humaine n’est pas coupée du reste du monde naturel 

qui l’entoure ». La finalité d’une telle conception est le partage du pouvoir social entre tous les 

citoyens d’une même patrie et c’est ce en quoi consiste la vraie liberté, la liberté qui rapproche, 

qui renforce et non celle qui sépare.   

    En intégrant les principes de puissance et de force dans la conception et la gestion des 

politiques africaines, en associant puissance et force à la dynamique politique, on aboutirait 

aisément à l’équilibre entre autonomie et ouverture au monde. Équilibre, puisqu’avec Spinoza, 

la liberté est valorisée en lien avec l’autonomie et la force de l'individu. Il est conséquemment 

clair que de telles dispositions peuvent aider à construire une Afrique forte, une Afrique ouverte 

à l’innovation et au dialogue avec le reste du monde. Cette vision de la politique africaine en 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 187 

général peut rendre pratique la démocratie quelle qu’elle soit. Qu’elle soit participative, 

délibérative, elles s’intègrent toutes dans sa conception telle que nous la décrivons ici, avec 

pour levier principal, les interactions qu’inaugurent la dynamique politique. 

Conclusion 

   En somme, la quête de la construction politique de l’Afrique, peut prendre appui, tel que nous 

l’avons décrit, sur les concepts de puissance et de force chez B. de Spinoza et P. Tempels. Si 

Spinoza met l’accent sur l'autonomie et la liberté qu’exige la démocratie, P. Tempels trouve 

dans la force vitale de l’individu et de la communauté dans son ensemble, les rudiments 

susceptibles de garantir une stabilité politique durable. La prise en compte des concepts de 

puissance et de force, dans la dynamique politique en Afrique, peut être considérée comme l’un 

des éléments de ce « savoir ancestral multiforme, les armes miraculeuses d’une Renaissance 

panafricaine juste et vraie » dont parle Boa-Thiémélé (2020, p. 195). La synthèse de ces deux 

approches, nous fait espérer qu’on peut trouver une voie qui consiste en une dynamique 

politique dans laquelle la puissance politique et la force communautaire en interaction se 

nourrissent mutuellement en vue d’une acmé d’énergie permettant de construire politiquement 

un continent autonome, libre et résilient. On comprend alors qu’un État bien organisé, c’est 

celui au sein duquel les institutions, les partis politiques et tous les acteurs sont dans cette 

situation de nécessaire complémentarité, imposant ainsi une dynamique politique comme un 

fait intrinsèquement bon. Terminons par les rapports qu’un corps peut avoir avec ce qui est bon 

ou mauvais pour soi, à partir de cette analyse de Suhamy (2011, pp. 195-196) qui confirme les 

effets de la dynamique politique sur la société :  

     Il y a des choses objectivement bonnes. Qu’est-ce qui fait qu’une chose est bonne ou mauvaise 

pour nous ? D’abord, il est clair qu’elle doit avoir quelque chose de commun avec notre nature : 

si rien n’était commun, il n’y aurait nul contact possible, comme entre le sourd et la musique. 

Cependant, lorsqu’une chose est mauvaise pour nous, ce ne peut être par ce qu’elle a de commun 

avec notre nature, puisque dans la mesure où elle est mauvaise, elle nous est contraire et diminue 

notre puissance d’agir. Il n’est pas possible en effet que quelque chose puisse à la fois être 

contraire et commun : cela reviendrait à introduire du négatif dans la définition de l’individu, ce 

que Spinoza récuse.  

 

 

 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 188 

Bibliographie 

BOA-THIÉMÉLÉ Ramsès, 2020, Reconstituer le corps glorieux d’Osiris, Abidjan, Les 

        Éditions Kamit, 200 pages.  

CANFORA Luciano, 1989, La tolérance et la vertu, de l’usage politique de l’analogie, Paris, 

        Éditions Desjonquères, 192 pages. 

CHAUI Marilena, 1997, « La plèbe et le vulgaire dans le Tractatus politicus », pp. 99-118, in 

        H. GIANNINI, P-F. MOREAU, P. VERMEREN, 1997, Spinoza et la politique, Paris, 

        L’Harmattan, 156 pages. 

CHEIKH ANTA DIOP, 1979, Nations nègres et culture, Paris, Présence africaine, 566 pages. 

DELEUZE Gilles, 1981, Spinoza, philosophie pratique, Paris, Éditions de Minuit, 178 pages. 

DIBI Kouadio Augustin, 1994, L’Afrique et son autre : la différence libérée, Abidjan, Strateca 

        Diffusion, 96 pages. 

HAMPÂTÉ BÂ Amadou, 2017, Aspects de la civilisation africaine, Paris, Présence africaine, 

        146 pages. 

ISRAËL Nicolas, 2001, Spinoza, le temps de la vigilance, Paris, Payot et Rivages, 352 pages. 

KAGAMÉ Alexis, 1976,  La philosophie Bantu comparée, Paris, Présence africaine, 336 

pages. 

MENDÉ Tibor, 1975, De l’aide à la recolonisation, Paris, Éditions du Seuil, 322 pages.  

MIGNINI Filipo, 1999, « Impuissance humaine et puissance de la raison », pp. 39-61, in 

         LAZZERI Christian, 1999, Spinoza, puissance et impuissance de la raison, Paris, PUF, 

         122 pages. 

NEGRI Antonio, 2007, L’anomalie sauvage, puissance et pouvoir chez Spinoza, Paris, 

        Éditions Amsterdam, 350 pages. 

NJOH-MOUELLE Ebénézer, 1975, Jalons II, Yaoundé, Éditions Clé, 82 pages. 

SPINOZA Baruch de, 1954, Œuvres complètes, Paris, Gallimard, 1580 pages. 

SUHAMY Ariel, 2011, Spinoza, pas à pas, Paris, Éditions Ellipses, 256 pages. 

TEMPELS R. P. Placide, 1979, La philosophie Bantoue, Paris, Présence africaine, 126 

pages. 

 

 


