Indexation

N

Eurasian
E I S“c:lentlﬁc
uurna

www.ESJIndex. urg

REVUE SEMESTRIELLE / N° 008 / JUIN 2025

ISSN : 1987-1538
E-mail : revuemiri09@gmail.com
Tel. +237 6 9956 34 79/ +223 75 35 97 82

Bamako - Mali




PRESENTATION DE LA COLLECTION

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique
spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques
(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche
en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage,
métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et
politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de

I’environnement, théologie et en ontologie.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche
Philosophique a travers le partage des résultats d’avancées scientifiques,
I’innovation thématique, et la culture de I’esprit critique.

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques
pertinentes sur les realités sociales africaines, les théories de la connaissance, la
philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de I’identité de
I’ Afrique moderne, la philosophie de I’information et la pensée philosophique

africaine.



EQUIPE EDITORIALE

Directeur de Publication Directeur Adjoint
Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) Pr Sékou YALCOUYE (Mali)

e Comité scientifique et de lecture

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph
Ki Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan),

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I,
France)

Pr Mounkaila Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni
de Niamey)

Pr Samba DIAKITE (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké)
Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille 1, France)

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouake)

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouét-Boigny, Cote
d’Ivoire)

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan)

Pr Blé Marcel Silvere KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara
de Bouaké)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universitéss UGLC
SONFONIA, Conakry, Guinee)

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki

Zerbo, Burkina-Faso)



Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo
Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali)

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem
de Bamako, Mali)

e Comité éditorial

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de
Bamako, Mali)

Dr Siaka KONE (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

Dr Oumar KONE (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion
de Bamako, Mali)

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)
M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

e Rédacteur en chef

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako,
Mali)

e Coordinatrice
Dr Palai-Baipame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun)

e Coordinateur adjoint

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue)



POLITIQUE EDITORIALE

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui parait deux

(2) fois I'année et publie des textes qui contribuent au progreés de la connaissance

dans tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI

publie des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études

critiques.

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une

méthodologie, un développement cohérent, des réferences bibliographiques. »

(Conseil Africain et Malgache pour I'Enseignement Supérieur CAMEYS)

v

v

La bibliographie doit étre présentée dans I’ordre alphabétique des noms des
auteurs.

Classer les ouvrages d’un méme auteur par annee de parution et selon leur
importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la méme annee.

Tous les manuscrits soumis a la revue MIRI sont évalués par au moins trois
chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.

Suite a 1’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais
d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.

Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un
manque de rigueur sémantigue et syntaxique.

Chaque auteur recoit son Tiré a part dés la publication du numeéro.

Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des
textes publiés sont exclusivement réservés a la revue MIRI.

Aprés le processus d'examen, I'éditeur académique prend une decision
finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des

présomptions sur la qualité de l'article.



SOMMAIRE

Toussaint Kouame N’GUESSAN
Panser la corruption en Afrique a ’aune du penser de Machiavel................... 1

Salifou DJIGUEMDE
Les défis d’une culture de la rationalité face aux systémes de croyances en
AU, .. 19

DIOMAND Aikpa Benjamin
Contribution ~ critigue et normative sur le terrorisme et la
Sl To T (- PSP 32

TAKPE Kouami Auguste

N’Goran Vincent Alla
Georges Canguilhem et le statut scientifique de la santé : La santé, un concept

vulgaire €t NOTmMatif ... ..o e 67
Oumar KONE

La complexité de la révolution transhumaniste : Quelles perspectives pour
P ATIQUE . e 84
Zibrila MAIGA

Pratique de la reformulation en classe bilingue : défis et perspectives............ 103
Yacouba TRAORE

De Ul’illusion au clivage politique droite/gauche : pour une radicalisation
AEMOCTALIQUE. . ...t e e 118
Thibaut Dubarry

L’angoisse pentecotiste au regard de la promesse d’autonomie. Illustration des
contradictions de la sortie du religieux dans 1’ére démocratique libérale a la
lumiere d’une Eglise d’un township sud-africain.................................e 134

Ibrahima KINDA
Lecridel'école ausahel........oooniimmiiii e, 153

Yao Sabin KOUADIO
Sur la dynamique politique en Afrique a partir des concepts de puissance et de
force chez Spinozaet Tempels. ..., 174



Pégala Soro Epouse Doua
Les savoirs endogeénes africaines a 1’aune de la méthode scientifique

POPPEIIENNE. ... ettt e, 189
Albert ILBOUDO

La métaphysique, en dépit de ’actualité...............cccoviiiiiiiiiiiii ... 207
Julien YABRE

Le sens schellingien de la fondation de la philosophie : a partir de Fichte et contre
IOt o 226

Grahon Marie Thérése Sidonie BEUGRE, N’dri Solange KOUAME
Mobilité et dialectique platonicienne..............ooiiiiiiiiiiiee 239

Ange Allassane KONE
Le monde intelligible platonicien : a I’image du monde spirituel biblique ou
ArChETYPE dE PENSEE 2. ettt re s 252

Mahmoud ABDOU, Sigame Boubacar MAIGA
La démocratie et les reéalités sociales : les defis de toute bonne gouvernance
POITIQUE. ... 268



SUR LA DYNAMIQUE POLITIQUE EN AFRIQUE A PARTIR DES CONCEPTS DE
PUISSANCE ET DE FORCE CHEZ SPINOZA ET TEMPELS

Dr Yao Sabin KOUADIO

Université Péleforo Gon Coulibaly de Korhogo, Céte d’Ivoire.
UFR Sciences Sociales, Département de philosophie
E-mail : dowhookouadio@gmail.com

Résumé

En vérité, quel pouvoir a un prince s’il n’a pas de bons rapports avec ses sujets ? Quels genres
de rapports aura-t-il avec eux, quel appui obtiendra-t-il d’eux s’il se laisse persuader de s’opposer
aux Etats qui représentent la communauté, ou a proprement parler, & son propre peuple ? Et aussi,
comment survivrait le pays si la communauté était persuadée de s’opposer aux Etats, c’est-a-dire
aux nobles, aux magistrats et aux conseillers municipaux, qui sont ses protecteurs et dirigeants
légaux ?

Cette suite de questions dont fait écho Marilena Chaui (1997, p. 99) remet a jour les
nécessaires interactions entre les différents acteurs politiques dans un Etat donné. Elle montre
plus que suffisamment la place centrale de la dynamique politique dans les systemes politiques
en général et précisément dans une démocratie. La réflexion révele que le tout n’est pas
d’instaurer une autorité politique pour se satisfaire ensuite de ce que la société est gouvernée.
C’est a se contenter de ce peu que trés vite beaucoup de démocraties, notamment en Afrique,
sombrent dans les pires formes de violence. Or la démocratie, le gouvernement de la liberté, est
censée surmonter les problémes d’inégalités, d’injustices sans recourir a la force. Si elle n’y
parvient pas alors que tous en vantent les avantages, c¢’est qu’il faut interroger 1’écosystéme
politique africain afin de déceler les éléments manquants, cause de son insignifiance et de sa
fragilite.

Des lors, que faut-il pour que les initiatives politiques parviennent a mobiliser la conscience
africaine en vue d’une consolidation sociale pouvant mener a la souveraineté ? En instaurant la
dynamique politique comme principe de gestion des Etats, 1’ Afrique ne parviendrait-elle pas a
dépasser les contradictions qui dégenerent en conflits armes ? Notre objectif ici est
I’identification de rudiments de mise en ceuvre de la dynamique politique nécessaire a une
stabilité politique durable. En nous servant de la méthode analytique, nous établirons 1’idée
selon laquelle la dynamique politique en Afrique fondée sur les principes de force et de
puissance tels que développes par les philosophies de B. de Spinoza et de P. Tempels, est

capable de consolider les sociétés africaines en vue de leur développement.

Mots clés : Développement, démocratie, puissance, nature, souveraineté.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 174


mailto:dowhookouadio@gmail.com

Abstract

Truly, what power has a prince if he does not have good relations with his subjects? What kind
of relationship will he have with them, what support will he get from them if he is persuaded to
oppose the states that represent the community or, strictly speaking, his own people? And also,
how would the country survive if the community were persuaded to oppose the states, that is to
say the nobles, the magistrates and the city councillors, who are its legal protectors and leaders?

This set of questions posed by Marilena Chaui (1997, p. 99) updates the interactions between
different political actors in each state. It shows more than enough the central place of political
dynamics in political systems in general and precisely in a democracy. Reflection reveals that
the whole thing is not to establish a political authority and then be satisfied with what society
is governed. It is to be content with this little that very quickly, many democracies, especially
in Africa, sink into the worst forms of violence. But democracy, the government of freedom, is
supposed to overcome questions of inequality and injustice without resorting to force. If it fails
in doing so, while everyone praises its benefits, it is because the African political ecosystem
must be questioned in order to detect the missing elements, which are the cause of its
insignificance and fragility.

So, what is it taking for political initiatives to succeed in mobilizing the African conscience
towards a social consolidation that can lead to sovereignty? By establishing political dynamics
as a principle of state management, would Africa not succeed in overcoming the contradictions
that degenerate into armed conflicts? Our objective here is to identify rudiments of the
implementation of political dynamics from the philosophies of B. de Spinoza and P. Tempels.
Using the analytical method, we will establish the idea that political dynamics in Africa based

on the principles of strength and power can consolidate African societies for their development.

Keywords: Development, democracy, power, nature, sovereignty.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 175



Introduction

La quéte de solutions aux crises sociales et la construction politique de 1’Afrique
nécessitent un véritable réveil capable de prendre en compte des principes culturels. Cette prise
en compte de principes culturels consiste en une reconnexion avec l'identité et les valeurs
africaines fondamentales. En satisfaisant a cette exigence, les Etats africains pourraient sortir
des crises socio-politiques et s’inscrire résolument dans une logique politique qui favorise la
coheésion. Pour cela, un réinvestissement des concepts de puissance et de force, qui traduisent
un ancrage ontologique africain du projet démocratique des Etats, pourrait aider dans
I’interaction entre les différents acteurs politiques a I’effet de rendre effective leur émancipation
et impulser le développement. En convoquant et en rapprochant B. de Spinoza et P. Tempels,
deux auteurs issus de traditions philosophiques différentes, il s’agit pour nous de mettre en
perspective, d’une part 1’étre africain caractérisé par une conception de la force a la fois
individuelle et collective qui se manifeste dans les pratiques socio-culturelles et religieuses
avec, d’autre part, des principes démocratiques occidentaux fondés sur la puissance du nombre
ou de la multitude qui décide.

Il semble pourtant que les valeurs démocratiques contemporaines imbues de leur universalité
ne sont guere négociables. Elles doivent s’appliquer a partir des principes rationnels reconnus
au genre humain. En cela, on ne peut édulcorer la démocratie en cherchant a y impliquer des
éléments métaphysiques non quantifiables. Une telle contradiction nous interpelle et invite a
interroger I’écosystéme politique africain afin de déceler les éléments manquants, cause de son
insignifiance, de sa fragilité et de son inefficacité en termes d’impacts sur la productivité
intellectuelle, économique, culturelle des sociétés africaines.

Dés lors, que faut-il pour que les initiatives politiques parviennent a booster, a mobiliser la
conscience africaine en vue d’une consolidation politique de la société pouvant mener a la
souveraineté ? En instaurant la dynamique politique, comme principe de gestion des Etats,
I’Afrique ne parviendrait-elle pas a dépasser les contradictions qui dégénerent en conflits
armés ? Comment sortir de la dépendance et du mimétisme politiques qui font stagner
I’ Afrique ? L’objectif de cet article est I’identification de rudiments de mise en ceuvre de la
dynamique politique nécessaire a une stabilite politique durable. En nous servant de la méthode
analytique, nous établirons I’idée, selon laquelle, la dynamique politique en Afrique peut
instaurer une stabilité politique a partir des concepts de puissance et de force développés par
les philosophies de B. de Spinoza et de P. Tempels. Cette réflexion s’organise autour de deux
axes essentiels ; nous analyserons, pour commencer, la notion de la dynamique politique que

nous considérerons comme élément clé des préoccupations de développement et de

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 176



I’innovation. Pour finir, nous verrons que la mise en ceuvre d’ une dynamique politique efficace
en Afrique doit prendre en considération ce que 1I’Afrique a en propre comme principes

individuels, sociétaux et culturels en I’occurrence les idées de force et de puissance.

1. La nécessit¢é de la dynamique politique dans la recherche du
développement

Avec le concept de la dynamique politique, nous faisons un pas dans le domaine de la science
politique. La science politique elle-méme remonte a la Gréce antique avec les penseurs comme
Platon et Aristote qui sont les premiers a étudier les phénomeénes politiques. Ce qui intéresse
Platon dans La République, c’est la description de la Cité idéale tant dans sa constitution que
par ses effets positifs sur les citoyens ou encore, la justice dans la cité qui implique 1’harmonie
et la justice dans 1’ame. Quant & Aristote dans Politique, il analyse les différentes formes de
gouvernement, ce qu’on appellerait les typologies du pouvoir puisque le souverain Bien releve
de la science de la cité et de la société. Lorsque N. Machiavel prend le relais a la Renaissance,
dans le débat médiéval fortement animé sur 1’origine du pouvoir, il fait de la science politique
I’art de la conquéte du pouvoir et I’art de s’y maintenir par 1’exploitation des événements et des
faits. C’est avec lui que nait la théorie du pouvoir politique détachée des préoccupations
morales, un pouvoir sécularisé dont on peut connaitre les mécanismes de pérennisation c’est-a-
dire la durée des régimes politiques. Entre les systémes politiques (la monarchie,
I’aristocratie...), le choix de la démocratie, depuis la Révolution francaise, tient a sa durabilité
ainsi qu’a sa rationalité qui se fondent sur le peuple en tant que la source naturelle du pouvoir
politique. C’est justement, par la prise en compte de 1’histoire des mutations socio-politiques,
que la dynamique politique devient une exigence de puissance, de vigilance et de durabilité.

Mais, qu’appelle-t-on dynamique politique ?

1.1.  Définition du concept de dynamique politique.

Du grec dunamikos qui signifie puissance et force, le terme dynamique se dit d’un corps qui
intégre une force avec une capacité de mouvement. A dynamique, on associe par conséquent,
ce qui engendre la force, le mouvement tant dans le sens de la physique mécanique que dans un
contexte de biologisme. Dynamique rappelle, en plus, I’idée de progres (au sens sociologique,
la dynamique sociale traite du progrés de la société). En sciences politique, on appelle
dynamique politique 1’analyse des interactions entre les différents acteurs politiques comme les
partis politiques, les gouvernements, les citoyens. A ces acteurs classiques, s’ajoutent les

sphéres du religieux, du militaire, de 1’économie etc. que le politique organise.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 177



La dynamique politique étudie alors les influences de ces interactions sur les décisions
politiques, le pouvoir et les changements sociaux dans un contexte donné. Le concept de la
dynamique politique peut aussi renvoyer, dans les faits, aux interactions elles-mémes, leur
diversité et leur impact dans le processus d’alternance politique et la qualité de celui-ci. Dans
le cadre de cette étude, nous embrassons les deux significations : théoriquement, ce que cette
analyse peut apporter comme contribution au débat sur la consolidation des institutions
politiques en vue de la souveraineté. Pratiquement, comment dans cette interaction, les
institutions socio-politiques fonctionnent a leur niveau optimal pour le bien-étre des
populations. La prise en compte de cette double dimension et la compréhension de la
dynamique politique permettent de mieux cerner les transformations et les mutations au sein
des systémes politiques ainsi que leurs impacts sur 1’ensemble de la société. C’est ce qui fait
que la dynamique politique a un lien étroit avec les systemes politiques ou typologie des
pouvoirs qui désignent les structures et les processus par lesquels une société organise le
pouvoir et la gouvernance. Ces systemes politiques peuvent varier, de la démocratie ou les
citoyens participent a la prise de décision, aux régimes autocratiques, ou le pouvoir est
centralisé. La compréhension de ces systemes, leurs mécanismes internes de fonctionnement
est essentiel pour analyser les dynamiques politiques et sociales.

La nécessité de la dynamique politique vient de ce que les mécanismes classiques de la
démocratie (comme la séparation des pouvoirs théorisée par Montesquieu, le principe de la
laicité promu par les encyclopédistes comme D. Diderot et d’Alembert au 19 ¢éme siecle ...) ont
tendance a s’essouffler et a montrer leurs limites. C’est cette analyse que fait L. Canfora (1989,
p. 117) : « ’hypothése que la liberté politique et la démocratie de masse fussent conjugables a
tenté de prendre corps et a échoué a chaque fois. L’expérience de ce siecle a été la plus
désenchantante [..] ou toute dialectique politique ouverte a été éteinte ». Face a ce qu’on pourrait
appeler I’expropriation des masses de la politique, la dynamique politique devient une exigence

dans les mécanismes sociaux ainsi que dans le processus de développement.

1.2. La dynamique politique dans le développement comme condition d’auto-
déploiement de la société

Le phénomene du développement en Afrique est bien souvent pensé comme un processus
mécanique, realisable a partir d’apport d’éléments exogenes dans un environnement admis
comme vierge. Il y a, au hombre de ceux-ci, le fameux transfert de technologie, la coopération
économique, militaire etc. dont la finalité est d’asseoir les fondamentaux permettant d’y

parvenir. Ce qu’on oublie souvent, ¢’est le manque de neutralité d’un tel projet idéologiquement

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 178



détermineé ; s’en étant rendu compte, T. Mende (1975, p. 208) a pu faire ce constat sur lequel il
enchaine des questions pertinentes :

C’est seulement grace a une évaluation rigoureusement désintéressée, libre de comparaisons
déformantes, que I’on peut définir les buts du développement d’une société. Inévitablement, ils
incluront le progrés mateériel, mais seulement a la lumiére des héritages culturels et structurels de
chacune des sociétés en question. Et il se trouve ainsi que les deux différent partout ou des
civilisations encore vivantes existaient au moment de I’intrusion conquérante de 1’Occident. Mais
si les méthodes ont été établies sur de fausses prémisses, quelle sera la nouvelle définition
convenable du développement ? [...] Mais comment entamer le processus ?

Tibor Mende, en réponse a ses propres questions, présente les aspects techniques et matériels
du développement. Mais, il ne privilégie pas les aspects humains, au sens du fait de se retrouver
soi-méme comme construction d’un univers propre avec, a son service, les instruments et les
biens matériels cumulables. Or, il s’agit, en la matiére d’éviter les archétypes hors sol qui
tombent en ruine dés que les promoteurs extéricurs s’en éloignent. C’est en cela que la
dynamique politique s’invite dans le débat sur le développement comme condition de
déploiement de soi de la société. Ici, il s’agit d’impliquer I’humain en admettant, a en croire P.
Tempels (1975, p.112) que le développement « est une valeur qui tient dans I’homme, et non
pas en tout ce qui se trouve autour et hors de lui ». En faisant de I’homme, le point de repére de
la démarche d’un développement inclusif, la forme politique la mieux adaptée est la démocratie.

De tous les systemes politiques, seule la démocratie se préte véritablement a la dynamique
politique. On peut mieux comprendre 1’idée a partir de la description qu’en fait B. de Spinoza
(1957, p. 1041) :

Le régime, caractérisée par son absolutisme rigoureux, et que 1’on appelle démocratique : [...]
Dans une démocratie, tous les habitants qui sont fils de citoyens, tous ceux qui sont nés sur le sol
national, ont rendu service a I’Etat, ou doivent, pour toute autre raison, bénéficier du droit de
citoyenneté, tous, je le répéte, peuvent se fonder sur la loi pour réclamer le droit de vote a
I’assemblé supréme et pour poser leur candidature aux différentes charges.

En effet, sous un régime autocratique ou totalitaire, la verticalité du pouvoir donne tres peu
ou pas du tout, la possibilité d’une telle interaction entre les composantes sociales et politiques.
Cela est dii au fait qu’un pouvoir totalitaire réclame, pour se développer, pour se conserver et
méme pour se stabiliser, un rapport de sujétion. Il est évident qu’un pouvoir totalitaire,
repoussant toute idée de dynamique politique, ne peut favoriser le déploiement social en tant
que fécondité, productivité et développement. La dynamique politique est donc le champ de la
démocratie. Bien sdr, en parlant de démocratie, nous parlons de la forme de gouvernement dans
laguelle la souveraineté appartient au peuple. Par ce fait, le point focal de la démocratie

spinozienne, c’est la liberté d’opinion et d’expression qu’elle permet, qu’elle protege contre

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 179



toutes les autres instances de pouvoir. Seule, une telle atmosphére politique, peut correspondre
aux exigences de construction commune, de productivité de la dynamique politique. C’est ce
qu’explique A. Negri (2007, p.341) :

La politique spinoziste est donc la théorie de la continuité subjective de I’étre. Le sujet collectif
ne peut étre appréhendé que par une physique des comportements collectifs. Subjectivité veut dire
composition, d’abord physique, ensuite historique. La théorie du sujet est une théorie de la
composition. Cherchons donc a la retracer, cette théorie politique, dans toute sa formidable
productivité ! Production et constitution se présentent ici a un niveau d’élaboration qui a déja
produit des résultats : la production est d’autant plus efficace que la constitution est plus
complexe. Le sujet collectif cherche dans la politique la raison de son dynamisme. Qui est un
dynamisme & la fois productif et constitutif.

La société, telle que présentée, est un ensemble de rapports de productivité humaine
intersubjective. Une société politique bien constituée contient, dans son essence méme, une
nécessaire interactivité qui se traduit dans son conatus particulier et assure sa durabilité. Ceci
dit, la société la plus puissante, la plus libre est celle-la méme dont I’interactivité,
I’interconnexion comme les neurones du cerveau, garantissent, fondent et accroissent
I’efficacité. Le corps social ainsi constitué n’a pas besoin de multiplier les lois dans une
législation contraignante puisque le tout tient a la cohérence des rapports que dicte 1’essence
méme de ’homme. Voici tout le sens de 1’idée d’A. Negri (2007, p.330), idée selon laquelle
« la vraie politique de Spinoza, c’est sa métaphysique ». Sur la base de ces prémisses, Spinoza
ne peut qu’opter pour la démocratie, la forme la plus naturelle de pouvoir politique.

C’est parce que la démocratie convient le mieux a la nature humaine que, lorsque N. Israél
(2001, p. 303) parle de la durée des régimes politiques, il lui fait cet éloge : « Une authentique
démocratie est un régime au sein duquel les conditions sont réunies pour que la multitude puisse
saisir 1’occasion souveraine. La durée démocratique n’est rien d’autre que la continuation
indéfinie du transfert de puissance effectué, a chaque instant, par la multitude ». Il nous apparait
alors que la démocratie va de pair avec des concepts de puissance et de force, concepts qui font

corps avec la substance méme de la démocratie, le peuple ou la multitude.

2. D’appropriation du propre africain dans la dynamique politique a partir
des concepts de puissance et de force

E. N’joh Mouelle (1975, p. 23), parlant de I’ Afrique, se posait une question de fond : « Ou
réside notre créativité aujourd’hui ? » Répondant a sa propre préoccupation, I’auteur fait le
constat suivant lequel 1’ Afrique demeure et évolue, si évolution il y a, dans un mimétisme qui

a tendance a répéter contre toute logique ce qui se fait en Occident. La conséquence est qu’au

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 180



milieu de toute cette importation structurelle, idéologique et autres, I’ Africain est dépaysé,
débordeé de tous les cotés. Certes, cette reproduction a 1’identique est servile ; toutefois, 1’idée
de la construction politique de I’ Afrique ne consiste pas a rejeter ce que 1’Occident a apporté a
I’ensemble de I’humanité ni dans 1’exhumation des rites initiatiques ancestraux. Aujourd’hui,
« notre africanité ne saurait étre présentée comme un bien en notre possession depuis toujours
mais plutét comme la marque identifiable a posteriori, d’une créativité humaine particuliere »
(E. N’joh Mouelle, 1975, p. 24). Cette particularité peut consister par exemple & intégrer dans
la dynamique politique, les concepts de puissance et de force qui cadrent avec les spécificites
culturelles et sociales de I'Afrique car, a en croire Deleuze (1981, p. 69), « notre puissance
d’agir a beau étre accrue matériellement, nous n’en restons pas moins passifs, séparés de cette

puissance, tant que nous n’en sommes pas formellement maitres ».

2.1. Le concept spinozien de Puissance individuelle et sociale

Dans le vocabulaire d’Aristote, on oppose traditionnellement ce qui est en puissance a ce
qui est en acte, c’est-a-dire ce qui est réel ou réalisé. Est en puissance, ce qui est virtuel, qui
n’est pas encore accompli, Voire ce qui est potentiel. La notion de puissance induit alors chez
Aristote une certaine négativité puisqu’elle rappelle ce qui cherche aléatoirement a étre.

En revanche, la puissance chez B. de Spinoza ou potentia enveloppe la positivité ou
I’affirmation, d’ou toute son importance et sa place centrale aussi bien éthique que politique.
C’est ce que confirme ce commentaire de F. Mignini (1999, p. 39) :

Le théme de la puissance est, dans 1’absolu, central dans la réflexion spinoziste, et certainement

tout a fait central dans la doctrine ontologique, gnoséologique, éthique et politique. Par rapport a

1’éthique, en particulier, le bien des individus et des sociétés se trouve identifié avec la puissance

et l’action, le mal avec I’impuissance et la passivité. Cette identification se transfere

immédiatement du domaine des fins a celui des moyens, c¢’est-a-dire a la connaissance humaine,

dans la qualité et la puissance de laquelle on fait résider le bien et la laetitia compatible avec la
condition humaine.

Ainsi, puissance et essence sont dans un rapport d’identification. Ce rapprochement est

clairement établi ici : « La puissance de Dieu est son essence méme » (B. de Spinoza, 1954, p.

345), ou encore, « la puissance de Dieu n’est rien d’autre que I’essence agissante de Dieu » (B.

de Spinoza, 1954, pp. 357-358). Cette identification de 1’essence et de la puissance est

universellement valable : elle est valable pour Dieu, la Nature ou la Nature naturante, elle est

valable pour la Nature naturée, cet ensemble des modes ou expression de Dieu. Cette puissance,

lorsqu’elle se rapporte a la capacité d'agir d’un individu ou d'une collectivité, c'est-a-dire la

capacité de se réaliser, de se gouverner et de se maintenir en vie selon sa propre nature, s’appelle

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 181



conatus, en tant qu’effort de perséverer dans son étre qui est en méme temps un droit. Comme
I’explique F. Mignini (1999, p. 44),

La définition de la puissance humaine peut étre déduite de la définition générale de la
puissance [...] Cette définition nous offre les indications suivantes: 1/ dans un étre fini, la
potentia s’identifie avec le conatus (potentia sive conatus) ; 2/ la puissance s’exprime dans une
action, accomplie par un sujet qui agit ou seul ou avec d’autres sujets ; 3/ I’action fondamentale
de la puissance-conatus est celle de persévérer dans 1’étre ; 4/ la puissance-conatus d’un étre
coincide avec I’essence actuelle de cet étre ; 5/ si cet étre est ’homme, la puissance humaine
coincide avec ce qui définit son essence actuel.

Ainsi, un mode donné (un objet, un individu, une communauté...) a autant de droit qu’il a de
puissance. Il faut comprendre ici que B. de Spinoza analyse la puissance de la nature, celle qui
est innée chez I’étre humain c¢’est-a-dire sa capacité a agir et a étre en harmonie avec son
environnement, en la mettant en rapport avec le mécanisme social ou politique, lié a la maniere
dont les individus ou groupes interagissent avec les structures de pouvoir. L’organisation de
pouvoir d’une société doit étre un plan d’auto-construction et de développement. B. de Spinoza
(1954, p. 494), écrit :

La puissance qui permet aux choses singulieres, et par conséquent a I’homme, de conserver leur
étre, est la puissance méme de Dieu, ¢’est-a-dire de la Nature, non en tant qu’elle est infinie, mais
en tant qu’elle peut étre expliquée par I’essence humaine actuelle. C’est pourquoi la puissance de
I’homme, en tant qu’elle s’explique par son essence actuelle, est une partie de la puissance infinie
de Dieu ou de la Nature, c’est-a-dire de son essence.

Dans ces rapports de puissance, la société est un état civil dans lequel un ensemble
d’hommes composent leur puissance respective de maniére a former un tout de puissance
supérieure. La société a pour fonction de mettre un terme a la faiblesse ou a I’impuissance de
I’état de nature. La dynamique politique africaine, en faisant sienne le concept de puissance,
doit développer la capacité d'une société a se redéfinir et a se libérer des structures coloniales
empruntes de passions, d’affects tristes qui 1’affaiblissent, tout en préservant son identité
culturelle et historique. Ici, la dynamique politique doit se déployer en puissance d’affirmation,
d’action qui s’oppose a des formes d'oppression visant a limiter la liberté et I’autonomie des
peuples. C’est en cela que Spinoza voit dans la liberté la base de toute action politique. Cette
liberté est I’essence méme de la démocratie et surtout sa puissance qui se renforce a partir des
droits des citoyens. C’est ce qu’on peut comprendre dans ces propos de B. de Spinoza (1954,
p. 907) :

Il est impossible de priver les individus de la libert¢é d’exprimer ce qu’ils pensent. La
reconnaissance de la liberté individuelle de juger ne menace ni le droit, ni le prestige d’arbitre,
incarnés par la souveraine puissance. Avec la réserve, toutefois, que nul n’abusera de cette liberté

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 182



pour introduire dans la communauté une espéce quelconque de Iégislation nouvelle, ou pour se

livrer a quelque activité que ce soit, contraire aux lois traditionnelles.
L’idée a soutenir est que la dynamique politique africaine se concrétise dans la mobilisation
des pouvoirs politiques en cohérence avec les peuples pour revendiquer une plus grande
autonomie. Les résultats pratiques en sont la création, a partir d’une intégration effective et
affective, pouvoirs politiques-peuples, de structures politiques qui favorisent la liberté
individuelle et collective. En réalité, comme le souligne F. Mignini (1999, p. 60), « & mesure
que le systéme de la société civile et scientifique devient plus puissant et s’étend, le visage
propice de la fortune tend a devenir plus stable ». C’est quasiment cette idée qui se fait visible

dans les écrits de Tempels lorsqu’il rapporte la maniere de percevoir la vie des Bantous.

2.2. La force tempelsienne, principe culturel et politique d’unité

La notion de la force est au coeur de la conception africaine de la vie, tant individuelle que
collective ou sociétale. Telle une espece d’énergie qui meut 1’individu, qui interconnecte les
membres de la société ou I’individu a la société dans son ensemble sans oublier
I’environnement, la force vitale peut étre diminuée ou renforcée. Cette variation d’intensité de
la force vitale, en tant que principe d’unité, a une influence sur le quotidien. Ayant conscience
de ce phénomeéne, les Bantous suivant ’analyse qu’en fait P. Tempels, ont une culture qui
consiste en la pratique de 1’idée selon laquelle le bonheur n’est rien d’autre que la possession
de « la plus grande force vitale » dans I’harmonie en société et dans I’ensemble de la nature. P.
Tempels (1979, p. 30) écrit :

La conception de la vie chez les Bantou. Elle est centrée sur une seule valeur : la force vitale.
[...] Cette valeur supréme est la vie, la force, vivre fort ou force vitale. [...]. Les Bantous diront
qu’ils servent a acquérir la vigueur ou la force vitale, pour étre fortement, pour renforcer la vie,
ou pour assurer sa pérennité dans la descendance. [...] C’est la méme idée qui s’exprime lorsque
les Bantous disent : nous agissons de telle fagon pour étre préservés du malheur, ou d’une
diminution de la vie ou de 1I’étre ou encore pour nous protéger des influences qui nous annihilent
ou qui nous diminuent.

Au niveau individuel, la possession de la force est constamment une préoccupation puisqu’au
réveil, les Bantous, « en invoquant Dieu, les esprits ou les manes [..] demanderont par-dessus
tout : Faites que j’aille en force » (P. Tempels, 1979, p. 31). Cette conception a une portée
socio-politique indéniable : la société politique est vie et force. Elle est force et pérennisation
au sens de persévérer dans la vie a partir de la prise en compte inclusive de tous les acteurs, de
toutes les composantes : les ancétres ou manes, symbole de I’indépassable histoire des peuples,
les peuples eux-mémes avec des besoins dans le présent, I’environnement ou la nature qui

pourvoit a ces besoins, les plus agés ou la morale vivante, la loi et les régles de la société. Cette

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 183



facon de concevoir la vie comme ensemble, totalité et non individuellement, séparément influe
sur la durabilité dans 1’existence.

En se fondant sur cette facon de vivre, en s’inspirant de I’interactivité comme source de
protection de soi et de la durabilité de I’ensemble, on peut initier un modéle authentique de la
dynamique politique en Afrique qui serait conforme a la culture ainsi qu’a la spécificité
historique de 1’étre africain. Ce qu’il faut admettre ici, c’est que le concept méme de force chez
Tempels, encore appelé la force vitale est présent dans toutes les formes de vie et de lien dans
la nature et constitue le principe fondamental de I’existence. Appliquée a la société, aux
relations intersubjectives et politiques, cette culture africaine dégage une forme spécifique de
rationalité et de puissance a la fois individuelle et communautaire. La force vitale donne une
ame a la communauté qui préfigure ce que la philosophie politique appelle la Nation. Pour
I’auteur de La Philosophie Bantoue, une conception de la force qui n’est pas isolée mais
collective et ancrée dans lacommunauté se retrouve dans toutes les activités sociales, culturelles
et religieuses.

Dans cette logique, on peut considérer la force vitale comme un atout conceptuel
fondamental pour endiguer les politiques locales de domination et les pouvoirs impérialistes
coloniaux. Ainsi, la structuration politique de I’ Afrique doit prendre en compte la réactivation
des relations fondées sur cette force vitale. C’est 1a aussi ’originalité que réclame E. Njoh-
Mouelle : 1a conception des politiques qui mettent 1’identité culturelle et 1'intégrité sociale au
cceur du projet socio-politique. On peut ici intégrer tout le sens de ce que Cheikh Anta Diop
(1979, p. 212) appelle « un contact dynamique, moderne » avec le passé. L’erreur consiste a
penser qu’il n’existe aucun principe social africain et comme tel, la politique viable reviendrait
a transposer le modeéle occidental qui, se targuant de son universalité nie ou piétine les
spécificités africaines. On peut y voir ’'une des causes de dysfonctionnement de nombre de

politiques locales qui finissent par décevoir les initiateurs.

2.3. Pour un modéle synthétique de développement autonome de I’Afrique

Le développement dont on parle ici doit étre pris dans un sens biologique du terme puisqu’il
s’agit d’une transformation de la société, d’un déploiement de ses possibilités grace a
I’implication conjointe de toutes ses forces vives. La prise en compte de la perspective
spinozienne et tempelsienne de la puissance et de la force dans la dynamique politique en vue
de la construction politique de I’ Afrique peut étre analysée dans un processus de reaffirmation
de faits culturels et politiques authentiqguement africains. Cette synthése pourrait avoir une

incidence effective sur la capacité de 1’Afrique a s’auto déterminer, tant au niveau politique

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 184



qu’économique. A cela, on peut ajouter la réalisation de I’unité sociale et culturelle qui, & terme,
favoriserait une ouverture sur le monde sans sacrifier ses spécificités culturelles et ses intéréts
souverains.

Ces perspectives, loin d’étre illusoires, constituent une invitation pour 1’Afrique, a préter
attention a ce qu’elle a de fondamentalement disponible. Pour R. Dibi (1994, p. 63), « parler ici
d’attention, c’est inviter I’Afrique a ne plus s’éparpiller et a se soucier de ce qui importe : le
libre devenir d’elle-méme. Faire attention, cela veut dire se rendre disponible, se donner un
espace, intérieur qui ne soit encombré de rien. Grace a un tel espace, 1’esprit s’ouvre a I’intimité
des choses et du temps. Qui fait attention va plus loin ». Ces mots du penseur ivoirien ont ici
une résonnance particuliere car I’Afrique, conditionnée dans des politiques coloniales, n’a
d’égard que pour ce qui vient du lointain, de la métropole. Elle ne fait guére attention aux
catalyseurs locaux qui, non seulement, sont disponibles mais surtout opérationnels.

C’est en cela que les concepts de puissance et de force dans la politique africaine peuvent
favoriser l'autodétermination politique et économique. En effet, des institutions politiques qui
interagissent avec les acteurs de la société entrainent 1’émancipation collective et la
souveraineté. Cette homogénéité est un ferment de la puissance d'un peuple, facteur essentiel,
pour résister et se libérer de la dépendance coloniale et néocoloniale. Confirmons cette idée par
cette lecture spinozienne d’A. Negri (2007, p. 341) « La constitution politique est toujours mue
par la résistance au pouvoir, ¢’est une physique de la résistance. [..] La constitution politique est
une machine a produire la seconde nature, une machine d’appropriation-transformation de la
nature ». On peut alors dire qu’un Etat doit étre ontologiquement fondé et que sa stabilité
requiert une norme de construction qui implique des concepts comme la puissance de la
multitude, une multitude prise comme essence productive, puisque la puissance de penser se

confond avec la puissance d’agir. Consolidons 1’idée avec B. de Spinoza (1954, p. 505) :

Si, par exemple, deux individus tout a fait de méme nature sont unis I’un a I’autre, ils composent
un individu deux fois plus puissant que chacun d’eux en particulier. A ’homme, rien de plus utile
que ’homme ; les hommes, dis-je, ne peuvent rien souhaiter de supérieur pour conserver leur étre
que d’étre tous d’accord en toute chose, de fagon que les esprits et les corps de tous composent
pour ainsi dire un seul esprit et un seul corps, et qu’ils s’efforcent tous en méme temps, autant
qu’ils peuvent, de conserver leur étre, et qu’ils cherchent tous en méme temps ce qui est utile a
tous.

Cette fagcon spinozienne de voir se prolonge dans celle de P. Tempels. En effet, suivant la
vision de ces deux auteurs, la force de la communauté est primordiale. Ceci étant, avec les

relations interétatiques mondialisées, 1’originalité de I'Afrique pourrait consister dans sa

capacité a se reconstruire autour de ses valeurs profondes, en établissant des systemes politiques

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 185



qui integrent les besoins spirituels, les specificités culturelles et communautaires de ses citoyens
tout en assurant leur développement économique, tout en faisant prévaloir dans la conception
africaine de 1’existence ce qu’il y a de sain et de solide : « le principe central de la philosophie
bantoue est celui de la force vitale. Le ressort et la fin de tout effort bantou ne peuvent étre que
I’intensification de la force vitale. Sauvegarder ou augmenter la force vitale, voila la clé et le
sens profond de tous leurs usages » (P. Tempels, 1975, p. 114).

Certes, Tempe P. Tempels lui-méme ainsi que certaines analyses ne voient dans cette force
vitale qu’une intuition participative, une symbiose émotive d’un lien fortement affectif dont le
Noir ne peut se séparer. Bien sdr que P. Tempels mangue de faire coincider cette force vitale
dont il parle avec la raison analytico-critique dont disposent les Occidentaux. Mais, ce serait
une erreur, voire une ignorance de penser que le concept de la force vitale manque de logique,
d’utilité¢ ou de rationalité. En effet, le principe de la force qui s’accroit a mesure qu’elle entre
en contact avec d’autres forces montre toute son utilité socio-politique. N’est-il pas vrai qu’avec
Spinoza, la recherche de I’utile propre c¢’est-a-dire ce qui suit d’une essence donnée est I’attitude
la plus raisonnable ? Cette maniére de voir est bien présente dans 1’idée africaine de 1’Ubuntu,
concept de la fraternité, d’humanité qui insiste sur I’importance de la communauté dans la vie
des individus.

Dans la logique de la force vitale, il apparait nécessaire de prendre en compte les besoins des
autres dans nos propres décisions ou actions. En admettant que je suis ce que je suis grace a ce
que nous sommes tous, le concept de I’Ubuntu garde la force vitale comme un élément central
s’accommodant aisément avec 1’idée de la dynamique politique démocratique. Les propos de
Hampéaté Ba (2017, p. 16) peuvent finir de nous convaincre : « Au premier chef, la personne
est reliée a ses semblables. On ne saurait la concevoir isolée ou indépendante. De méme que la
vie est unité, la communauté humaine est une, et interdépendante. En raison de ce sentiment
profond de I'unité de la vie, la personne humaine n’est pas coupée du reste du monde naturel
qui ’entoure ». La finalité¢ d’une telle conception est le partage du pouvoir social entre tous les
citoyens d’une méme patrie et ¢’est ce en quoi consiste la vraie liberté, la liberté qui rapproche,
qui renforce et non celle qui sépare.

En intégrant les principes de puissance et de force dans la conception et la gestion des
politiques africaines, en associant puissance et force a la dynamique politique, on aboutirait
aisément a I’équilibre entre autonomie et ouverture au monde. Equilibre, puisqu’avec Spinoza,
la liberté est valorisée en lien avec 1’autonomie et la force de l'individu. Il est conséquemment
clair que de telles dispositions peuvent aider a construire une Afrique forte, une Afrique ouverte

a I’innovation et au dialogue avec le reste du monde. Cette vision de la politique africaine en

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 186



géneral peut rendre pratique la démocratie quelle qu’elle soit. Qu’elle soit participative,
délibérative, elles s’intégrent toutes dans sa conception telle que nous la décrivons ici, avec

pour levier principal, les interactions qu’inaugurent la dynamique politique.

Conclusion

En somme, la quéte de la construction politique de I’ Afrique, peut prendre appui, tel que nous
I’avons décrit, sur les concepts de puissance et de force chez B. de Spinoza et P. Tempels. Si
Spinoza met I’accent sur l'autonomie et la liberté qu’exige la démocratie, P. Tempels trouve
dans la force vitale de I’individu et de la communauté dans son ensemble, les rudiments
susceptibles de garantir une stabilité politique durable. La prise en compte des concepts de
puissance et de force, dans la dynamique politique en Afrique, peut étre considérée comme [’un
des éléments de ce « savoir ancestral multiforme, les armes miraculeuses d’une Renaissance
panafricaine juste et vraie » dont parle Boa-Thiémélé (2020, p. 195). La synthése de ces deux
approches, nous fait espérer qu’on peut trouver une voie qui consiste en une dynamique
politique dans laquelle la puissance politique et la force communautaire en interaction se
nourrissent mutuellement en vue d’une acmé d’énergie permettant de construire politiquement
un continent autonome, libre et résilient. On comprend alors qu’un Etat bien organisé, c’est
celui au sein duquel les institutions, les partis politiques et tous les acteurs sont dans cette
situation de nécessaire complémentarité, imposant ainsi une dynamique politigue comme un
fait intrinséquement bon. Terminons par les rapports qu’un corps peut avoir avec ce qui est bon
OU mauvais pour soi, a partir de cette analyse de Suhamy (2011, pp. 195-196) qui confirme les
effets de la dynamique politique sur la société :

I1'y a des choses objectivement bonnes. Qu’est-ce qui fait qu’une chose est bonne ou mauvaise
pour nous ? D’abord, il est clair qu’elle doit avoir quelque chose de commun avec notre nature :
si rien n’était commun, il n’y aurait nul contact possible, comme entre le sourd et la musique.
Cependant, lorsqu’une chose est mauvaise pour nous, ce ne peut étre par ce qu’elle a de commun
avec notre nature, puisque dans la mesure ou elle est mauvaise, elle nous est contraire et diminue
notre puissance d’agir. Il n’est pas possible en effet que quelque chose puisse a la fois €tre
contraire et commun : cela reviendrait a introduire du négatif dans la définition de 1’individu, ce
que Spinoza récuse.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 187



Bibliographie

BOA-THIEMELE Ramses, 2020, Reconstituer le corps glorieux d’Osiris, Abidjan, Les
Editions Kamit, 200 pages.

CANFORA Luciano, 1989, La tolérance et la vertu, de l'usage politique de [’analogie, Paris,
Editions Desjonquéres, 192 pages.

CHAUI Marilena, 1997, « La plébe et le vulgaire dans le Tractatus politicus », pp. 99-118, in
H. GIANNINI, P-F. MOREAU, P. VERMEREN, 1997, Spinoza et la politique, Paris,
L’Harmattan, 156 pages.

CHEIKH ANTA DIOP, 1979, Nations négres et culture, Paris, Présence africaine, 566 pages.

DELEUZE Gilles, 1981, Spinoza, philosophie pratique, Paris, Editions de Minuit, 178 pages.

DIBI Kouadio Augustin, 1994, L Afrique et son autre : la différence libérée, Abidjan, Strateca
Diffusion, 96 pages.

HAMPATE BA Amadou, 2017, Aspects de la civilisation africaine, Paris, Présence africaine,
146 pages.

ISRAEL Nicolas, 2001, Spinoza, le temps de la vigilance, Paris, Payot et Rivages, 352 pages.

KAGAME Alexis, 1976, La philosophie Bantu comparée, Paris, Présence africaine, 336

pages.

MENDE Tibor, 1975, De I’aide a la recolonisation, Paris, Editions du Seuil, 322 pages.

MIGNINI Filipo, 1999, « Impuissance humaine et puissance de la raison », pp. 39-61, in

LAZZERI Christian, 1999, Spinoza, puissance et impuissance de la raison, Paris, PUF,
122 pages.

NEGRI Antonio, 2007, L anomalie sauvage, puissance et pouvoir chez Spinoza, Paris,
Editions Amsterdam, 350 pages.

NJOH-MOUELLE Ebénézer, 1975, Jalons |1, Yaoundé, Editions CIé, 82 pages.

SPINOZA Baruch de, 1954, (Euvres completes, Paris, Gallimard, 1580 pages.

SUHAMY Ariel, 2011, Spinoza, pas a pas, Paris, Editions Ellipses, 256 pages.

TEMPELS R. P. Placide, 1979, La philosophie Bantoue, Paris, Présence africaine, 126

pages.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 188



